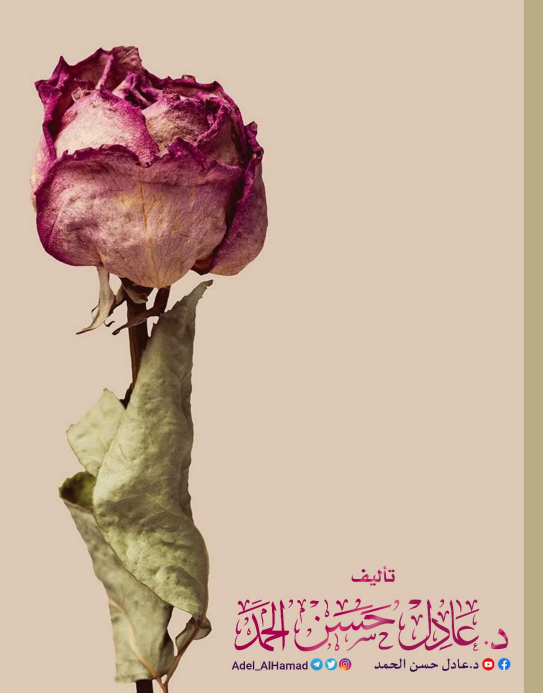
# أرْضِعِيهِ وَأَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللّمِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّالِقِي فَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَلَا اللَّهِ فَي أَلْقِيهِ وَاللَّهِ فَاللَّهِ فَالْعُلْمُ لِلللَّهِ فَاللَّهِ فَاللَّالِمُ الللَّهِ فَاللَّهِ فَاللَّهِ فَالْعُلُولُ اللّهِ فَاللَّهِ فَاللَّهِ فَاللّهِ فَالْعُلْمُ لَلْمُ الللّهِ فَالْعُلْمُ اللّهِ



# أرضعيه وألقيه ولا تخافي ولا تحزني وأبشري

بدایة انفراج معاناة أُمِّ مُوسَی کانت بالوحی الذی أوحاه الله عزَّ وجلَّ لها بقوله: ﴿أَنْ أَرْضِعِیهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَیْهِ فَاَلْقِیهِ فِی الْیَمِّ وَلَا تَخَافِی وَلَا تَحْزَنِی فَإِذَا خِفْتِ عَلَیْهِ فَاَلْقِیهِ فِی الْیَمِّ وَلَا تَخَافِی وَلَا تَحْزَنِی فَإِذَا خِفْتِ عَلَیْهِ فَالْقِیهِ فِی الْیَمِّ وَلَا تَحْزَنِی فَإِنَّا رَادُّوهُ إِلَیْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِینَ ﴾ القصص: ۱۰. وضین وضین، واشتمل هذا الوحی علی أمرین، وضین، وضین، وبشارتین.

أمرها بإرضاعه ليتعوَّد على لبنها، وكانت هذه الخطوة الأولى في حماية طفلها من عدوِّ الله فرعون وجنوده، فامتثلت لأمر الله.

ولكن لماذا ترضعه إذا كانت ستلقيه في اليمّ؟ مثلُ هذه الأسئلة لا تصدر من أهلِ الإيمان بالله إذا جاءهم الأمر مِنَ الله أو مِن رسوله، لأنَّ أهل الإيمان يعلمون يقينًا أنَّ ما أمر الله به لابدَّ فيه من حكمة ظهرت لهم أو لم تظهر.

وهنا تتجلَّى حقيقة إيمان المرأة أمام الأمر والنَّهي الشرعي، أنمتثل أو تتعذَّر بالسؤال عن الحكمة قبل أن تمتثل ?!

مَن علَّقت استجابتها لأمر ربِّها على معرفة الحكمة، أو القناعة بالحُكم، فهذه لم تُعظِّم ربَّها، ولم تؤمن بأنَّ الله عليمُ، حكيمُ، خبيرُ، سبحانه وتعالى.

أمَّا أُمُّ مُوسَى فقد امتثلت الأمر ربِّها فأرضعت مُوسَى عليه السَّلام. قال الطَّاهر بِن عَاشُور رَحِمَهُ الله: ( وَإِنَّمَا أَمَرَهَا اللَّهُ بِإِرْضَاعِهِ لِتَقْوَى بُنْيَتُهُ بِلِبَانِ أُمِّهِ؛ فَإِنَّهُ أَسْعَدُ بِالطِّفْلِ فِي أَوَّلِ عُمُرهِ مِنْ لِبَانِ غَيْرِهَا، وَلِيَكُونَ لَهُ مِنَ الرَّضَاعَةِ الْأَخِيرَةِ قَبْلَ إِلْقَائِهِ فِي الْيَمِّ قُوتُ يَشُدُّ بُنْيَتَهُ فِيمَا بَيْنَ قَذْفِهِ فِي الْيَمِّ وَبَيْنَ الْتِقَاطِ آلِ فِرْعَوْنَ إِيَّاهُ وَإِيصَالِهِ إِلَى بَيْتِ فِرْعَوْنَ وَابْتِغَاءِ الْمَرَاضِعِ وَدَلَالَةِ أُخْتِهِ إِيَّاهُمْ عَلَى أُمِّهِ إِلَى أَنْ أُحْضِرَتْ لِإِرْضَاعِهِ فَأُرْجِعَ إِلَيْهَا بَعْدَ أَنْ فَارَقَهَا بَعْضَ يَوْم (التحرير والتنوير ٢٣/٢٠)

أمَّا كم بقيت ترضعه، أو متى جاءها الخوف من عدوِّ الله فرعون؟ كلُّ هذا لا يعلمه إلَّا الله، وليس لنا علمٌ بذلك.

قال ابن جَرِيرِ الطَّبَرِي رَحِمَهُ الله: ((وَأُوْلَى قَوْلٍ قِيلَ فِي ذَلِكَ بِالصَّوَابِ، أَنْ يُقَالَ: إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى ذِكْرُهُ أَمَرَ أُمّ مُوسَى أَنْ تُرْضِعَهُ، فَإِذَا خَافَتْ عَلَيْهِ مِنْ عَدُقِ اللَّهِ فِرْعَوْنَ وَجُنْدِهِ أَنْ تُلْقِيَهُ فِي الْيَمِّ. وَجَائِزٌ أَنْ تَكُونَ خَافَتْهُمْ عَلَيْهِ بَعْدَ أَشْهُرِ مِنْ وِلَادِهَا إِيَّاهُ؛ وَأَيُّ ذَلِكَ كَانَ، فَقَدْ فَعَلَتْ مَا أَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهَا فِيهِ، وَلَا خَبَرَ قَامَتْ بِهِ حُجَّةٌ، وَلَا فِطْرَةَ فِي الْعَقْلِ لِبَيَانِ أَيّ ذَلِكَ كَانَ مِنْ أَيِّ، فَأَوْلَى الْأَقْوَالِ فِي ذَلِكَ بِالصِّحَّةِ أَنْ يُقَالَ كَمَا قَالَ جَلَّ ثَنَاؤُهُ اللهِ (جامع البيان ١٥٧/١٨)

فكان من وحي الله لها أن ترضعه، فإذا خافت عليه قذفته في اليم، وهذه هي الطَّريقة الوحيدة التي أمامها لإنقاذه من زبانية فرعون.

قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمّ وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحْزَنِي فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمّ وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ القصص: ﴿ اللَّا وَقَالَ تعالى: ﴿ أَنِ اقْدِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْدِفِيهِ فِي الْتَابُوتِ فَاقْدِفِيهِ فِي الْيَمّ فِلْيُلْقِهِ الْيَمّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُولًى وَعَدُولً لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾

[طه: ۳۹]

والأمر الإلهي الذي أوحاه الله إلى أُمِّ مُوسَى هو القذف في التابوت، ثم القذف في اليم؛ والقذف هو الرمي بشدة، فلماذا أمرها بقذفه بشدَّة مع أنه طفلٌ رضيع؟!

قال أَبُو زُهرَة رَحِمَهُ الله: ((وإن فِي قوله: ﴿أَنِ اقْذِفِيه فِي التَّابُوتِ ﴾ أي كان مما أوحى به الأمر بقذفه، والقذف هو الإلقاء، كما قال تعالى ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهُ الرُّعْبِ ﴾، ولا شكَّ أنَّ التَّعبير بالقذف يفيد معنى الشدّة في الإلقاء، وذلك للمعاناة النَّفسيَّة التي كانت تعتلج في قلب الأمِّ الرؤوم، فكان التُّردد الشديد، ثم انتهى التُّردد بالإلقاء، وكأنَّها تقذف قطعة منها في تابوت مغلق لَا تدري بالحس ما الله فاعل به.

ألقته في التَّابوت بمعاناة نفسيَّةٍ، ثم ألقت التَّابوت الذي فيه مُوسَى قطعة نفسها في اليمّ وهي في ألم مريرٍ. والضمير في قوله تعالى: ﴿اقْدِفِيهِ فِي التَّابُوتِ ﴾ يعود عَلَى موسى بلا ريب وأمَّا فِي قوله:

﴿فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِ ﴾ يحتمل أن يكون لموسى وأن يكون للتَّابوت، وفِي كلتا الحالين هي تقذفه وقلها معلَّق به، والأوضح أن يكون لموسى، لقوله تعالى: ﴿فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوٌ لِي وَعَدُوٌ لَهُ ﴾ العداوة ليست للتابوت، وإنَّما هي لشخص الرسول الكليم.

ويلاحظ أنَّ العطف كله بالفاء التي تفيد التَّرتيب والتَّعقيب من غير تراخ زمني؛ ذلك لأنَّ الأُمَّ الرؤوم تريد المسارعة بنجاة ولدها الحبيب من الذبح والإلقاء هو السبيل الوحيد أمامها، والله سبحانه وتعالى الذي ألهمها بإلهامه الذي هو وحي، ينقذه قبل أن يموت جوعًا أو تتقاذفه الرياح، يعجل سبحانه وتعالى بالنجاة فألقاه في الساحل".

(زهرة التفاسير ٩/ ٤٧٢٣)

وهناك فرقٌ بين طريقة قذف أُمِّ مُوسَى لموسى في اليمِّ، وإلقاء اليمِّ لموسى على الساحل. قال أَبُو زُهرَة رَحِمَهُ الله: "وقد عبَّر عن وجوده على الساحل بالإلقاء دون القذف؛ لأنَّ القذف يكون من أعلى لأسفل ولأن الإلقاء لم يكن بمعاناة من الأمِّ، بلكان برحمة من الله تعالى". (وهرة التفاسير ٢٧٤٤)

وهنا بدأت المرحلة الثّالثة من المعاناة؛ وهي فقد أُمِّ مُوسَى لرضيعها.

موسى عليه السلام، ذلك الطفل الرضيع ملقى في تابوت في اليمّ، واليمُّ يجري بالتابوت بعيدًا عن عين أُمّ مُوسَى، ثمّ يتّجه به بأمر الله إلى قصر الطاغية فرعون؛ وقصر فرعون يطل على الهر،

فرآه الحرس فانتشلوه من النَّهر وأحضروه أمام فرعون وامرأته.

والقرار المتوقع هو قتله، لأنَّ الحال في تلك السنة هو قتل كلِّ مولود ذكر يولد لبني إسرائيل.

فهل استطاع فرعون فتله؟

وكيف صرف الله عن موسى القتل؟ وكيف كان حال أُمِّ مُوسَى وقد فقدت التابوت الذي فيه رضيعها؛ موسى عليه السلام؟

نَصملُ غدًا إِنْ شَاءَ الله.

وكتبه د. عادل حسن يوسف الحمد ۲ رمضان ١٤٤٦هـ

